15.
¢ A quién libera el feminismo?
Clase, reproduccion social y neoliberalismo®”

NURIA ALABAO

Ultimamente, se hacen virales imagenes de mujeres que limpian pla-
tés mientras candidatos electorales —todos varones— y sus asesores se
preparan para ocuparlo. Este tipo de escenas circulan porque conden-
san simbdlicamente un tema central feminismo hoy: la cuestién de
la divisién sexual del trabajo —la asignacién tradicional de roles entre
actividades productivas y reproductivas— y sus consecuencias en la
estructura social.

La interpretacién mds comun de este tipo de situaciones tiende a
sefialar que el principal problema es que no hay mas mujeres en cabeza
de los partidos —u otros lugares de poder/representacién equiparables
ya sean empresas o instituciones—. Aunque no hay ni un solo indicio de
que aumentar el nimero de mujeres en estos espacios, mis alld de su
valor como simbolo y su aportacién al cambio cultural, vaya a acercarnos
un solo paso a la disolucién de la divisién sexual del trabajo. Mds bien,
las soluciones que seamos capaces de imaginar tendrdn que venir de
conseguir que limpiar no sea un trabajo «feminizado», es decir, con
malas condiciones laborales y escasa consideracién social. Cambiar la
sociedad implica darle la vuelta a esas jerarquias entre trabajos valorados
—los que proporcionan buenos salarios y estatus—y los no valorados
—muchos de estos ocupados por mujeres, por su relacién con las tareas

93 Texto redactado sobre la base de un articulo publicado en La Maleta de Porthou
num. 37, septiembre-octubre, 2019.

179



Alianzas rebeldes

de reproduccién social,cuidados—. Transformar su consideracién social
implica también transformar las condiciones de vida asociadas a ellos
—sean o no salarizados.

Feminismo liberal, feminismo de clase

Las distintas consideraciones sobre el poder que se producen en el fe-
minismo actual condensan una de las principales batallas en su seno. Es
la diferencia entre una propuesta politica que lucha para que las muje-
res ocupen lugares de poder y la quiere transformar el significado de
este poder —redistribuirlo, allanar las jerarquias—; es decir, cambiar la
actual forma de organizacién de la sociedad.

Es cierto que cualquier propuesta politica que tenga vocacién de al-
terar la configuracién del mundo necesita «poder» para hacerlo, pero ese
poder necesario no es el poder de «representar» a las mujeres en los esca-
lones mds altos de la estructura social, sino el que emana de los proyectos
colectivos, la tinica posibilidad real de mejorar la vida de las mujeres y no
solo la propia en un sentido individual. Ahora que el feminismo se ha
constituido en una enorme potencia social y, por tanto, se ha convertido
en una fuente de legitimidad y capital simbélico, asistimos a una disputa
sobre cudl va a ser su principal funcién: una via de promocién social
para las que tienen mds posibilidades de «llegar» o una herramienta de
transformacién que se proponga la redistribucién de poder y recursos
para la mayoria. Para simplificar mucho una cuestién compleja, podria-
mos hablar de la confrontacién existente entre el feminismo liberal y el
teminismo de clase, una divisién que viene de lejos, pero que se expresa
en términos parecidos por lo menos desde los afios sesenta y setenta del
pasado siglo.

En general, podemos decir que el feminismo liberal —en el Estado
espafiol podriamos llamarle socialdemdcrata— concibe la desigualdad
entre hombres y mujeres como una «disfuncién del sistema» que se
puede superar sin tocar demasiado el resto de la organizacién social. Y
esto es asi porque entiende la igualdad como igualdad de oportunidades,
no como igualdad real, material, de condiciones y posibilidades de vida.
En muchas ocasiones reproduce toda la ideologia neoliberal al preten-
der que podamos obtener «lo que cada una nos merecemos si nos es-
forzamos lo suficiente» y por ello, las medidas que propone son
politicas muy centradas en superar el «techo de cristal».

180



15. ¢A quién libera el feminismo? Clase, reproduccién social y neoliberalismo

Este tipo de propuestas son equiparables a lo que en EE. UU. se
llamé «politicas de discriminacién positiva» —afirmative action—y que
acabaron configurando el paradigma del feminismo institucional en este
pais desde la era Nixon. A partir de 1961 se elaboraron numerosas leyes
destinadas a mitigar la desigualdad en los estratos profesionales, mien-
tras se impulsaban y financiaban las organizaciones feministas cuya
accién consistia en vigilar la aplicacién de estas mismas leyes —pleitear
por ejemplo—. Como explica Susan Watkins™, esto produjo una one-
geizacion o profesionalizacién del feminismo estadounidense —que
habia sido muy radical durante las décadas del sesenta y setenta del
pasado siglo— y la reconduccién de sus energias politicas hacia fines no
impugnadores sino mds bien de caricter legalista e incluso de refuerzo
del sistema. Para Watkins, todo ello se produjo al tiempo que se desa-
rrollaba el proyecto feminista internacional, cuyo modelo estratégico
era el de «incorporar a las mujeres a la corriente principal» del orden
existente, sobre todo a las capas empresariales y profesionales.

Esta versién del feminismo fue impulsado por intereses corporativos.
La Fundacién Ford, por ejemplo, estuvo invirtiendo a partir de la década
de 1970 hasta 200 millones de délares anuales en financiar organizacio-
nes feministas cuyas acciones eran compatibles con el reforzamiento del
modelo empresarial neoliberal y con las politicas de discriminacién po-
sitiva. Esta financiacién, entre otros factores, permitié deslindar el fe-
minismo capaz de integrarse frente al que siguié trabajando de forma
auténoma, e impulsar el primero frente al segundo. El discurso del
«empoderamiento» de las mujeres desde la perspectiva liberal se con-
virtié asi, desde hace mucho tiempo, un mantra del establishment glo-
bal y una linea fundamental del feminismo de las organizaciones
internacionales ~-ONU, Banco Mundial, etc.— Un proyecto politico muy
vinculado a las politicas oficiales de desarrollo que fomentan el sector
privado y que promueven la incorporacién masiva de las mujeres a la
fuerza de trabajo —como mano de obra barata—; o su inclusién en la eco-
nomia formal mediante el emprendi a través de la economia de la deuda
y el sistema financiero —como hacen por ejemplo los programas de
microcréditos. Como explica Watkins, la agenda feminista global sir-
vié para impulsar las nuevas doctrinas y pricticas neoliberales. Sus
principales consecuencias han sido que los avances en la igualdad de
género, que indudablemente se han producido a nivel global, han ido

94 Watkins, S. (2018, marzo-abril), «;Qué feminismos?», New left Review, num. 109.

181



Alianzas rebeldes

acompafados de un aumento de la desigualdad econémica y del em-
peoramiento de las condiciones de vida en todo el planeta, también en
muchos de aquellos paises incorporados al «desarrollo».

Pero ;cémo han funcionado las politicas de «discriminacién posi-
tiva» a nivel nacional? ;Han mejorado la vida de las mujeres? En
EE. UU,, después de varias décadas de su aplicacién, estudios como
The Gender Revolution de Paula England demuestran que entre las
capas profesionales —el 15% mis alto—, la brecha de género en salarios
y estatus casi se habia cerrado en la década de 1990. Debido a que la
devaluacién cultural e institucional de las actividades realizadas por las
mujeres ha cambiado poco, las mujeres tenfan un fuerte incentivo para
ingresar a trabajos masculinos, mientras que los hombres han tenido
pocos para asumir actividades o trabajos femeninos. Mientras esto
sucedia, para la gran mayoria de ingresos medios —60% de los trabaja-
dores—, la brecha de género se redujo, pero debido a un descenso del
salario y un empeoramiento las condiciones de trabajo de los hombres®.
En las posiciones mds bajas de la escala social, estas politicas de dis-
criminacién positiva a penas se han notado, la brecha permanece.

En definitiva, sus beneficios han alcanzado mayoritariamente a la
clase media-alta mientras se dejaba tras de si una base de la pirdimide
social racializada, empobrecida y desigual. Del feminismo liberal se ha
beneficiado tan solo una minoria de mujeres que han visto cémo se les
abria una multiplicidad de oportunidades profesionales y de ascenso
social de las que estaban excluidas hasta entonces, mientras el resto
proseguia su propia lucha por la supervivencia.

Mujeres juna casta?

Muchas veces, los destinos de las feministas de élite —perfiles como el de
Ana Botin- se encuentran estrechamente relacionados con la banca o el
capitalismo financiero; es decir, con los intereses materiales que hay detrés
de las politicas de austeridad, recortes y privatizaciones. Las dos ultimas
presidentas del FMI se consideran feministas. Y ya sabemos que cuando
se desmantela el Estado del bienestar las que salimos mds perjudicadas
somos las mujeres. En el sector publico se dan los empleos en mejores

95 Francine D. Blau & Lawrence M. Kahn, 2017. «The Gender Wage Gap: Extent,
Trends, and Explanations», Journal of Economic Literature,vol 55(3), pp. 789-865.

182



15. ¢A quién libera el feminismo? Clase, reproduccién social y neoliberalismo

condiciones para nosotras, aunque eso esté cambiando precisamente
por las politicas que impulsan una contraccién del gasto publico. Este
sector, ademds, es el que proporciona apoyo material y prestaciones para
ocuparse de las tareas de cuidados —excedencias laborales, subsidios,
cuidado de nifios, etc.— que pueden rebajar un poco la opresién que
supone la carga del trabajo reproductivo. Sin embargo, los sectores pu-
blicos vaciados y degradados por las mismas autoridades que esgrimen
sus credenciales feministas estin devolviendo las responsabilidades del
cuidado al hogar, es decir, a las mujeres.

Por tanto, los llamados a la sororidad o la transversalidad, a menudo
enmascaran conflictos de clase, ocultan que no todas las mujeres, ni
todas las feministas tenemos los mismos intereses. Es cierto que los
temas relacionados con las agresiones machistas pueden sentar un cierto
suelo comun, aunque es evidente que no nos afectan de igual manera.
Las mujeres en situaciones de mayor vulnerabilidad estin mds expuestas
a abusos laborales y sexuales, como es el caso de las mujeres inmigrantes,
ya que cuantos menos derechos, menos posibilidades de protegerse de las
agresiones o de denunciarlas. Como ejemplo claro, el caso de las jornale-
ras que cosechan la fresa en Huelva, trabajadoras por contingentes que
han denunciado abusos sexuales y laborales en repetidas ocasiones. El
caso de las trabajadoras domésticas en régimen de internas es otro ejem-
plo de extrema vulnerabilidad y niveles altisimos de explotacién laboral,
sobre todo cuando no se tienen papeles o se depende del salario para
sostener a la familia al otro lado del océano. {Pueden por tanto ser los
intereses de clase del sector gerencial los mismos que los de sus propias
trabajadoras domésticas sin las cuales muchas de estas mujeres no podrian
llevar adelante sus carreras profesionales?

Lallegada de los hijos en un contexto de cuidados infantiles priva-
tizados tiende a asestar un duro golpe a las carreras profesionales feme-
ninas en contextos donde los cuidados estdn privatizados. No se ha
hecho frente a la desigualdad radical que impone la maternidad me-
diante una mayor asuncién social de los cuidados o un reparto mds justo
entre géneros, sino mediante la llegada de un nuevo estrato de trabaja-
doras domésticas que explota la brecha salarial global: las cadenas glo-
bales de cuidados™.

96 El concepto de cadenas globales de cuidados se refiere a cémo las mujeres profe-
sionales de paises desarrollados descargan sus tareas de cuidados en mujeres que
han tenido que migrar como estrategia de supervivencia, al tiempo que abandonan

183



Alianzas rebeldes

En Espana, las trabajadoras domésticas tienen un régimen laboral
especial, de manera que no tienen los mismos derechos que cualquier
trabajador —no cotizan por todo el salario para el cilculo de la pensién,
no tienen derecho a paro, etc.—. No hay ningtn colectivo de trabajadores
por cuenta ajena que padezca tal discriminacién legal. Y no estamos ha-
blando de un nimero pequeiio, ya que se calcula que es un sector que
ocupa a unas 700.000 personas —la inmensa mayoria mujeres e inmigran-
tes, sobre todo latinoamericanas— de las que muchas trabajan en negro.

Esta situacién no es un olvido ni responde a la dificultad de regular el
trabajo en la «intimidad del hogar». Las mujeres que salimos en masa al
mercado laboral ya no podemos o queremos cuidar y ni la sociedad, ni
los hombres, han asumido esas tareas que nosotras abandonamos. Esta
es una de las caras de lo que denominamos «crisis de cuidados», uno de
los problemas mas graves de nuestras sociedades envejecidas. De hecho,
durante uno de los intentos de equiparacion de los derechos de las
domésticas que se produjo durante el gobierno de José Luis Rodriguez
Zapatero, la patronal advirtié literalmente que de hacerse «peligraba la
participaciéon de las amas de casa en el mercado laboral al no poder
pagar a la empleada que atendia sus labores domésticas». Es decir, sin
el trabajo barato de las migrantes, las espafiolas lo tendrian mucho mas
dificil para su equiparacién laboral.

Esta falta de derechos tiene la misma funcién que la Ley de Ex-
tranjeria: mantener una mano de obra femenina migrante —y por
tanto, barata y explotable— atada a esos estratos del mercado de tra-
bajo, una mano de obra mal remunerada que es la «solucién» que se
le estd dando a la crisis de cuidados en nuestro pais —y en buena parte
del mundo desarrollado.

¢Por qué hablamos de feminismo anticapitalista?

Conceptos como el de reproduccién social dan cuenta de un proceso
histérico sin el cual no se puede entender plenamente el capitalismo ni
su actual configuracién. Feministas marxistas del drea de la autonomia
—con autoras como Silvia Federici, Maria Rosas Dallacosta o Maria
Mies— nos proporcionaron herramientas imprescindibles para dar forma

sus hogares, dejando sus propias tareas de reproduccién y el cuidado de los suyos a
cargo de otras personas.

184



15. ¢A quién libera el feminismo? Clase, reproduccién social y neoliberalismo

aun feminismo de clase —y también nos ensefiaron que eso solo se puede
hacer a partir de las luchas concretas.

Ellas analizaron cémo en los origenes del capitalismo, que Marx llamé
proceso de acumulacién originaria, se expropié a los campesinos de los
recursos comunes que les permitian vivir con cierto grado de autonomia,
creando asi una gran masa de trabajadores que a partir de entonces de-
penderian de un salario”. Este proceso también supuso forzar a las mu-
jeres a ocuparse de los trabajos del hogar que serian separadas asi de toda
actividad productiva. Es decir, fueron obligadas a reproducir la fuerza
de trabajo como mandato «natural» no asalariado. De esta manera se
consiguié crear una jerarquia laboral —trabajo pagado fuera del hogar
frente a trabajo gratuito «por amor» en la casa— que permitié ocultar dreas
enteras de explotaciéon —naturalizarlas e invisibilizarlas. Estas autoras
descubrieron que el salario es un mecanismo de regulacién no solo del
ambito mismo de la produccién, sino también del mundo no asalariado,
como sucede con el trabajo del hogar que quedaba tradicionalmente
subordinado al salario del marido —el patrén de la casa. De esta manera,
al tiempo que se desvalorizaba, quedaba fijada la consideracién del tra-
bajo de la mujer como un recurso natural de libre disposicién como el
aire y el agua. Esta serd la base que fundara la divisién sexual del trabajo
sobre la que se erigirdn el resto de desigualdades de género y que cons-
tituye el corazén de nuestra desigualdad.

Como explica Maria Mies en Patriarcado y acumulacion a escala mun-
dial %%, la «domestificacién» —encadenar a la mujer a los cuidados—
implicaba la externalizacién de los costes de reproduccién de la mano de
obra que, de otro modo, hubiesen tenido que ser asumidos por los
capitalistas. Un proceso que Mies equipara con la apropiacién que se
produce durante el sistema colonial del trabajo de la mano de obra primero
esclava, luego sujeta a los condicionantes de la divisién internacional del
trabajo y los flujos migratorios. Por tanto, cuando hablamos de la
subordinacién de las mujeres estamos diciendo que la organizacién
capitalista del mundo se ha construido sobre el patriarcado —y el sistema
colonial—, sobre la apropiacién del trabajo de mujeres y racializados.

97 Ver, por ejemplo: Federici, S. (2010) Calibdn y la bruja: Mujeres, cuerpo y acumu-
lacion originaria Madrid, Traficantes de Suefios.

98 Mies, M., (2019), Patriarcado y acumulacion a escala mundial, Madrid, Traficantes
de Suefios.

185



Alianzas rebeldes

Hoy el trabajo no asalariado de las mujeres abarca aproximadamente
el 60% de toda la produccién humana especializada. La dedicacién de
las mujeres a estas tareas es, precisamente, lo que las sitda en relacién
de inferioridad en un mercado laboral en mundo disefiado para com-
petir y para estar disponible para el trabajo asalariado, no para cuidar a
otros. La cuestion sexual es el elemento ideolégico que viene a legitimar
el sometimiento de las mujeres a la domesticidad. Un sistema que ne-
cesita de un alto grado de violencia para sujetarnos y que las mujeres
vivimos a través de las agresiones machistas.

Por supuesto, existe también una relacién estrecha entre la globali-
zacion capitalista, el nuevo proceso de acumulacién por desposesién en
marcha y la escalada de violencia contra las mujeres en todo el mundo
—tanto en las excolonias como en el centro—, como explica la antropéloga
Rita Laura Segato en La guerra contra las mujeres”. En los lugares que
fueron atravesados por los planes de ajuste estructural del FMI y el
Banco Mundial durante la década de los ochenta y noventa y que fue-
ron arrasados por el proceso de globalizacién neoliberal se produjo un
aumento paralelo de la violencia contra las mujeres, segiin Mies. Como
ejemplo, hoy en Ghana miles de mujeres viven aisladas en campos para
evitar ser asesinadas por brujas. Mientras, en lugares como Ciudad Jud-
rez, se da una de las tasas de asesinatos de mujeres mds altas de planeta
—muchas de ellas trabajadoras de las maquilas—. Ya sea por el proceso
de precarizacién vital que impulsa a los hombres a reafirmar su hombria
a través del dominio y su espectacularizaciéon (Segato), o porque la
violencia es ejercida como castigo frente a la resistencia mostrada por
las mujeres contra la apropiacién de sus cuerpos y su fuerza de trabajo
(Maria Mies), violencia machista y desposesion, van de la mano.

Feminismo de base, feminismo de clase

Hoy aqui esta apropiacién del trabajo de las mujeres continta en los
hogares y también a partir de la estratificacién del mercado laboral en
torno al género/raza o el origen migratorio (esas domésticas atadas a
los sectores mds precarios y a los trabajos feminizados de las tareas de
reproduccion social). Precisamente, los posfascismos o nuevas extremas
derechas emergentes refuerzan ideolégicamente con sus discursos

99 Segato, R. L. (2016) La guerra contra las mujeres, Madrid, Traficantes de Suefos.

186



15. ¢A quién libera el feminismo? Clase, reproduccién social y neoliberalismo

racistas y de «regreso al hogar» de las mujeres esta estratificacion del
mercado de trabajo en un momento de crisis global. Las apelaciones a
las mujeres a que recuperen su sitio —el del trabajo gratuito— es también
una llamada a reproducir la fuerza de trabajo «nacional». Pero las res-
puestas no estdn en el pasado, como pretenden los postascismos, estin
por articularse en el futuro.

Si, como hemos visto, la subordinacién de las mujeres no puede en-
tenderse sin el capitalismo, el feminismo no puede sino impugnarlo. No
hay liberacién feminista si no implica la liberacién de la mayoria. En el
centro de los andlisis y de las luchas del feminismo de clase se encuentra
la cuestién de la reproduccién social, como lugar del que emerge una
nueva propuesta politica de cardcter universalista. Esa propuesta implica
volver a unir produccién y reproduccion social, separacién artificial que
subordina la segunda la primera. Pero no es una divisién natural, sino
que necesita la fuerza —y la violencia— de todo un sistema para afirmarse
constantemente contra nuestras necesidades vitales. Ahi reside una de
nuestras principales luchas.

Lograrlo implica, como proponiamos al principio, trastocar las propias
jerarquias que estructuran nuestro mundo y, por tanto, que limpiar no sea
una tarea desvalorizada que conlleva malas condiciones vitales y de trabajo.
Tenemos pues, toda una tarea politica pendiente de reelaboracién discur-
siva a partir del desmantelamiento de las categorias asociadas al trabajo
y su valor. La propuesta que nace de estas consideraciones contiene el
proyecto histérico del feminismo de clase en un momento de agotamiento
de las utopias nacidas del movimiento obrero.

Pero también tenemos la tarea de organizar esa fuerza colectiva que
encarne ese proyecto histérico y solo puede partir de un feminismo
constituido por un sujeto plural. Un sujeto transversal, en el sentido de
que pueda sumar luchas en marcha: las de libertad sexual y de género
pero también las articuladas a partir de la redistribucién de la riqueza,
por el derecho a la vivienda, en defensa de los servicios publicos, por la
renta basica universal, por los derechos de todas las trabajadoras —tam-
bién las sexuales—. Medidas, en definitiva, que poniendo en el centro de
la batalla las condiciones de vida aumenten la autonomia de las mujeres
-y de todxs—, del 99% y no solo de las élites, y nuestra capacidad para
autodeterminarnos.

187






